# من فقه عمارة المساجد عند الإباضية

### د. نعیمة بن قاری

جامعة السلطان قابوس، كلية المندسة، قسم المندسة المدنية و المعمارية

تظل الثقافة الإباضية مجهولة إلى حد كبير رغم وجود دراسات قد تركز اهتمامها حول الطائفة الإباضية في جوانها التاريخية و الاجتماعية و الأدبية وصولا إلى إنتاجها المعماري. وتتنزل دراستنا في سياق مُتصل مع الأعمال الرائدة التي قام بها جوزيف شاخت . (1954 Schakht) وبيار كوبرلي (1958،7-14 Cuperly) و ذلك بهدف عرض هذه الثقافة الإباضية التي تمثل مصدرا حقيقيا من مصادر دراسة المذهب الإباضي والاستعلام عنه وذلك لاعتبارات منها قيمة هذه الثقافة لدى الإباضية ماضيا وحاضرا.

الكلمات المفاتيح: الفقه الإباضي، فقه المساجد، القرف، المسجد، مزاب، جربة، عُمان، المحراب، المنذنة، المنارة، الصومعة، الصّحن.

وبعالج هذا المقال ما ورد في كتاب إباضي يعود الى القرن السادس للهجرة الموافق للقرن الثاني عشر للميلاد حبّره فقيه هو أبو العباس أحمد. وقد كان هذا المصنف أهم مصادر التشريع لدى الإباضية وأسوتها. تلك المصادر التي ما يزال مفعولها ساريا إلى اليوم في صفوف الطائفة، تتطرق الى المسائل الأساسية المتعلقة بالمسجد: بناءً وتصورا. وقد بينت دراسة هذا المرجع وغيره من الوثائق الإباضية أنَ الفقه الإباضي قد تطرق بالتفصيل الى المساجد عمارة وتنظيما. تلك المؤسسات التي تمثل قطب الرحى في حياة الطائفة: تعاليم وتنظيما. ولم تطرأ على هذه النصوص القانونية التي تداولها أجيال الفقهاء المتعاقبة سوى بعض التعديلات الطفيفة أو الإضافات التي أملتها شتى مقتضيات الضرورة التي عاشتها الطائفة.

## مدخـــا:

اهتمت العديد من الكتابات بموضوع العمارة الإباضية و لا سيما في وادي بني ميزاب و انكب معظمها على المدينة و تنظيمها (1922 Mercier) و بالسّكن Donnadieu &) (1981. Ravereau) Didillon، 1977). و لم تخرج مؤسسة المسجد عن هذا السياق حيث حظبت ببعض الاهتمام من قبل الباحثين. إلا أنّ مقارباتهم بهذا الصدد كانت بالأساس وصفية أو تاريخية. و لذلك فنادرة هي الدراسات ألتي سعت إلى تحليل هذه المنشأة التي شيد صرحها الإباضية في ضوء مُدوّنتهم التشريعيّة، و المؤكد أنّ الطابع الانكفائي لهذه الطائفة قد جعل النفاذ إلى إنتاجها الكتابي و خصوصا منه ذاك الذي يتصل بالإنشاء و التعمير أمرا صعبا.

### المصنفات الدياضية المنظمة للمعمار

للتعبير عن وجهات نظرهم القانونية يعود فقهاء الإباضية إلى عدد من المصادر و في طليعتها النص القرآني و السنّة النبوية، تتلوها أراء الطبقة الأولى من علماء الأمّة كما يعودون في مرحلة لاحقة إلى ما يعرف اصطلاحا بالغُرف أي العادات و التقاليد المحلية. و في مقدمة المصنفات الإباضية التي قنّنت المُنتج المعماري لدى الطائفة و تنظيمه على مدى قرون طويلة نذكر مصنفين اثنين أولهما يُعرف بكتاب القسمة وأصول الأراضين لأبي العباس أحمد الفرسطائي النفومي وثانيهما هو الكتاب الموسوم «بمختصر العمارة» لمحمد بن يوسف أطفيش رحمهم الله جميعا

فأما الكتاب الأول فهو فيما يبدو عبارة عن مجموعة رسائل حررها سبعة علماء من إباضية مدينة جربة بتونس. يتحدث هذا الكتاب علاوة على بعض المسائل المتصلة بالعمران، على غرار توزيع الأراضي و نزاعات الاشتراك

أحجامها و عن إنشاء القري في صحراء بلاد المغرب2 و يجدر التنويه إلى أنّ بيار كوبرلى وهو مستشرق ورجل دين فرنسى قد كان أول من كشف عن محتوى كتاب القسمة في المقال الذي كتبه حول الحياة الاجتماعية للطائفة الإباضية و تنظيم مُدنها بالجنوب الجزائري (Cuperly، 1982، 20-305). و أما الكتاب الثاني فقد ظهر في بدايات القرن العشرين و يتطرق إلى نفس محاور الاهتمام التي تطرق لها كتاب القسمة مع إضافات تخص بعض الجزئيات المتعلقة بمواضع المزارب و أبواب المنازل من الفضاء العمومي<sup>3</sup>. و إذا كانت باقي المدارس السُّنيّة قد

في الملكية و مختلف أصناف السّكك و

أنتجت ما لا يقل عن ثلاثة مصنفات رئيسية حول تنظيم عمارة المساجد (الموسوي 1956، الزركشي 1964، الحريري 1990) فإننا لا نعرف لدى المدرسة الإباضية من المصنفات ما يضاهي مصنفات تلك المدارس، ذلك أنّ ما أجربناه من أبحاث قد انتهى بنا إلى أنّ قواعد تنظيم العمارة الدينية الإباضية لا توجد إلا في كتب الفقه، بمعنى أنّ هذه المسألة لم يتم التطرق إليها بصورة مفردة وإنما ضمن مسائل شتى أخرى ذات علاقة بتنظيم الحياة العملية للأفراد و للطائفة على حد السواء. و تندرج معظم هذه المسائل فيما يُعرف بباب المعاملات. والملاحظ أنّ عددا من المصنفات التي اطّلعنا عليها يتفرد بباب اختص بمؤسسة المسجد وعمارتها و سيرورة بنائها و إدارة أوقافها.

ويتضح بشكل جلى من خلال اطُّلاعنا على العديد من المصادر وما أجربناه لدى علماء الإباضية من بحث وتقصُّ أنّ كتاب المصنف لأبي بكر أحمد وكتاب النيل وشرح كتاب النيل للثميني (القرن السابع عشر) هما المصدران الأساسيان اللّذان كانا ينظمان مختلف مظاهر الحياة اليومية لدى الإباضية تباعا في كلّ من

عُمان وزنجيار (بالنسبة للكتاب الأول) ووادى مزاب وجربة (بالنسبة للكتاب الثاني). وقد جاء الرصيد المعرفي في كل منهما موزعا بين عدة أسفار، على أن عيون النصوص ذات الصلة بعمارة المساجد قد وردت ضمن القسم المتعلق بالمعاملات في الباب الموسوم « بحقوق المساجد».

## كتاب المُصنّف لأبي بكر أحمد

هو أبو بكر أحمد بن عبد الله بن موسى الكندى السمدى النزوى، فقيه عُماني من مدينة نزوي. وضع كتاب المصنف في حدود سنة 557 هـ / 1162 م، ونُعَدُّ المصنف مرجع النظر الأساسي عند علماء الإباضية اليوم ولاسيما في عُمان، وهذه الأهمية كفيلة بإعطاء المشروعية لنشر مقال حول الرصيد المعرفي الذي يخصصه هذا التأليف للمسجد. تطرق في القسم الذي أفرده للمعاملات إلى مسائل شتى حول القواعد الفقهية الإباضية المتصلة بالبناء وتعمير الاراضى وتنظيمها بشكل عام وكرّس المجلّد الخامس والمجلّد الثاني عشر وخاصة المجلد التاسع عشر للتطرق بشكل مباشر وصربح للمسائل المتصلة بعمارة المساجد ونُظُم عملها وأوقافها، وقد مكنتنا القراءة التحليلية لهذه المجلدات من استخلاص أهم الأقوال الفقهية المنظمة لعمارة المساجد نتولى عرض خلاصتها فيما يلي:

### 2. أهم المباحث المتصلة بالعمارة الدينية بحسب فقه القضاء الإباضي كما وردت في كتاب «المصنف»

### أ: التحريض على بناء المساجد من باب البرّو التقوى

يعتبر المسلمون الأرض كلها مكانا صالحا للصلاة طبقا لما ورد في الحديث النبوي و منه قوله عليه السلام: «و جُعلت لي الأرض مسجدا وتربتها

طهورا»5، على أنّ أفضل الأماكن التي يمكن للمسلم أن يؤدى فها صلاته هو ذاك الذي يُهيّأ لهذا الغرض و هو المسجد. ولتوضيح هذه الفكرة يعمد مؤلف كتاب المصنف على شاكلة غيره من علماء الإباضية إلى الاستدلال بأي القرآن الكريم من ذلك قوله تعالى: «في بيوت أذن الله أن تُرفع و يُذكر فيها اسمه» (سورة النور، الآية 36) و قوله تعالى أيضا: «ومن أظلم ممن منع مساجد الله أن يُذكر فها اسمه وسعى في خرابها» (سورة البقرة، الآية 114).

وجميعهم يلجّ على قيمة المساجد وقداستها ومن ثمة جزاء من يبنى مسجدا أو ينفق عليه. يورد أبو بكر أحمد الكندى في مصنفه الحديث الذي رواه عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده، قول رسول الله (ص): «من بني مسجدا لا يأتيه رباء ولا سمعة ولو مثل مفحص قطاة بني الله أوسع منه في الجنة» (المصنف، الجزء 19، باب 5، ص. 27).

وبذكر الإباضية أنه يُكره لمن عمل مثل هذا العمل الصالح رباء الناس وابتغاء غير وجه الله (نفسه ص.29)، وهذه الفكرة تشمل حتى عمارة المساجد باعتبار أن علماء الدين لا يحبذون بناء دور عبادة ضخمة سواء من حيث الحجم أو من حيث الشكل أو من حيث الزخرفة، ذلك أن هذه الفخامة من شأنها أن تجلب الانتباه إلى باني هذه المنشأت وأن تلهي من يؤمّها من المصلين لعبادة الله وحده. وهذا الموقف يتخذه باقي علماء السنة كذلك (الحربري، 1990، ص. 51)

# ب-: تمويل بناء المساجد وصيانها و

يجمع علماء الأمة على بناء المساجد بوصفها فضاءات مقدسة، فضلا عن تعميرها وصيانتها، إنما ينبغي أن يكون من مال حلال (الحربري 1990 ص. 73،74). ويضبط الفقه الإباضي ثلاثة مصادر لتمويل بناء المساجد سواء

كانت هذه المساجد مساجد جماعة أو مساجد فرد. فأول هذه المصادر هو الوقف المُحتس على بناء المساجد وصيانتها (المصنف، الجزء 19، باب8، ص. 41) وثانها بيت مال المسلمين أي الأموال العامة (نفسه، ص. 27 و 41)، أما ثالث هذه المصادر فهو المساهمة المباشرة والطوعية للمتساكنين بما فهم غير المسلمين (الثميني، النيل و شفاء العليل، ص. 232، المصنف، الجزء 7، باب 17، ص. 28-27 و نفس المصدر الجزء 19، الباب 8، ص. 41).

هذا عن المساجد بشكل عام، أما

عن المساجد التي تعرف بمساجد الفرد فإنّ جمهور الفقهاء يميل إلى ابتنائها من بيت المال (المصنف، الجزء 5، ص. 27)، وإذا كان الجمهور يرى أنّ بناء هذه المساجد ليس واجبا محمولا على متساكني البلدة المعنية، فإنّ بعض الفقهاء ومنهم أبو بكر أحمد صاحب المصنف، يرون بالمقابل وجوب ترغيبهم في ذلك طبقا لأمر النبي (ص) ببناء المساجد في الدور. حدث محمد بن العلاء عن حسين بن على عن زَّائدة عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة قالت: «أمر رسول الله (ص) ببناء المساجد في الدُّور وأن تُنظف وتُطيب» (المصنف، الجزء 19، الباب 5. ص. 27). أما المكونات الانشائية الأساسية للمسجد من جدران وسقوف وأسوار وأرضية ومدارج ومزاربب وماالي ذلك، فينبغي أن يكون تمويلها جميعا من الأموال المرصودة لبناء المسجد، وذلك على عكس المُصلّى (نفسه، ص. 27) .وبالفعل يرى بعض الفقهاء أنّ ما كان مرصودا منها للمساجد لا يمكن أن يستعمل في المُصليات والعكس بالعكس، بحيث لا يجوز أيضا استعمال ما رُصد من مال للمصليات لبناء المساجد (الثميني، 264). فلو تداعي مسجد ما للسقوط فإنّ استصلاحه يتأتى من المال المرصود لبناء ذلك المسجد. وفي صورة ما لم تكن عائداته كافية لتغطية نفقات إعادة بنائه فإنا

الأشخاص ذوي الصفة والمؤسسات

المُخوّلة شرعا لبناء المسجد هي وحدها الجهات التي تكون مدعوة الى بناء ذلك المسجد متى تداعى للسقوط (المصنف، الحزء 19 ، الباب 8 42-3).

## ت-: طريق المسجد:

تُجمع المصادر الإباضية على ضرورة التفكير مسبقا في المسالك المفضية الى المسجد إذ يتعين أن يتوفر للمسجد مسلك، من مال المسجد الخاص أو من ربع أوقافه اذا كانت له أوقاف، وأن تُشق له طريق تربطه بأقرب الشوارع العامة منه (الثميني، ص. 265). و إن لم تكن للمسجد ممتلكات، فإنه يشق له طريق على حساب بيت مال المسلمين (المرجع نفسه، ص. 265، المصنف، الجزء 19، الباب 5، ص. 28).

و إذا وجدت عقارات في جوار المسجد لحساب الخواص و أراد أصحابها أن يقيموا عليها بنايات فإنهم يكونون محمولين ابتداءً على إفساح طريق إلى ذلك المسجد تمر عبر أراضهم سواء كان ذلك على وجه البيع أو على وجه التحبيس (المصنف، الجزء 19، الباب 5، ص. 28 و مختصر العمارة للشيخ أطفيش، ص. 57). وتتوفر الطربق الي المسجد وجوبا على حرم لا يقل عن ذراعين الى ثلاثة أذرع من كل جانب أي حوالي متر ونصف الى مترين على كامل امتداد الطريق (مختصر العمارة للشيخ أطفيش، ص 49).

## ث: طقوس تأسيس المسجد والوضع القانوني للأرض التي يبنى علها

# النية: وهي التعبير عن الرغبة في بناء

يرى علماء الإباضية أنّ أيّ مبنى لكي يكون مستوفيا لشروط صحة أداء الصلوات فيه متمتعا بصفة الحرمة والقداسة والتشريف التي يُحظى بها المسجد لابد من توفر شرط النية (الثميني 8 -237) عند حفر أساساته، ذلك أن المسجد يتميز حسب ما يؤكدون عن أي مبنى آخر بنيّة

تخصيصه لعبادة الله (نفسه 237-8)، وبحسب هؤلاء العلماء يكفى التلفظ هذه النية، أو بعقد هذه النية أي بعقد العزم على القيام بهذا الفعل عند وضع أحجار الأساس الأولى للمبنى (نفسه 8-237).و يقول الثميني أن الرأي نفسه قد ورد في المصنف. وبذهب غير هؤلاء من العلماء المتأخرين الى أنه إضافة الى التلفظ بالنية او عقدها يتعين الحصول على موافقة السكان كلهم

علاوة على موافقة أهل الدعوة (نفسه،

وتجمع الإباضية على المبدأ القائل بأنّ المبنى الذي يقام بنية أن يكون مسجدا يجب أن يظل كذلك أبدا الدهر (المصنف، الجزء 19، الباب 12، ص.

69) و (الثميني، ص. 249)، وحتى إذا ما اضمحل المبنى بالتمام فإن قطعة الأرض التي كان منتصبا علها تبقى مختصة به الى أن يرث الله الارض ومن علها. ولعل هنا ما يفسر وجود عدد كبير من المساجد الإباضية في عُمان وجربة (تونس) ووادي مزاب (الجزائر) بقيت محفوظة رغم أنها مساجد

# ج-مسألة الحدود المشتركة مع

تم التطرق لمسائل الحدود المشتركة لتنظيم العلاقات بين الأجوار بشكل عام، و قد تطرقت المصادر فيما يخص حالة المسجد إلى صنفين اثنين من الحدود المشتركة: حالة المسجد الملاصق لمغارة (الثميني، ص. 240) و حالة المسجد المعتلى لسطح دار أو دكّان، وهما حالتان يمكن فهما بناء مسجد بمثل ما ذكر من المواصفات شربطة أن لا يعتلى سطح المسجد في الحالة الثانية أي بناء آخر. وفي صورة ما إذا انجرت للأجوار أضرار مصدرها مبنى المسجد فإنّ جبر الضرر المادي الحاصل لهم يكون من الاعتمادات المالية المخصصة لبناء ذلك المسجد (المصنّف، الجزء 19 الباب 8 ص 42)

# ح: عمارة المسجد وما يتكون منه من

لم تتطرق كتب الفقه الإباضي الي كل الفضاءات التي يمكن أن تتشكل منها دور العبادة ناهيك أنها لا تولى اهتمامها لكل المساحات التي تكوّن فضاء المسجد بالقدر نفسه وسنركز على ما حظى من مكونات المسجد باهتمام الفقهاء أكثر من غيره.

## - ا قاعة الحيلاة: الميجد

يحرم بعض الفقهاء إقامة بنايات سكنية أعلى من المسجد أو على مواقع أكثر ارتفاعا منه. و تستثني من ذلك البنايات التي تكون قائمة بتلك المواضع في تاريخ سابق لبناء ذلك المسجد ورغم أن بعض علماء الشربعة لم يتطرقوا الى مسألة مساحة الفضاء المخصص لقاعة الصلاة وسكت غيرهم عن امكانية أن يكون هذا الفضاء ضيقا، فإن جمهور الفقهاء قد ارتأى أن الضرورة تدعو الى أن يكون المسجد على درجة من الاتساع تسمح له باستقبال المصلين في الصلوات الجماعية و المحافل الدينية على السواء (الثميني، 233، المصنف الجزء 19، الباب 5 ص 27). و لا يحدد الفقه الإباضي شكلا محبذا للمسجد مهما كان هذا الشكل، و هذا ما ترك أثره على ما يمكن أن نشاهده اليوم من المساجد الإباضية، ففي حين تتخذ مساجد جربة و مساجد عُمان خصوصا شكلا منتظما يتراوح بين المربع و المستطيل فإنّ مساجد مزاب تكشف عن أشكال أكثر تحررا من هذه الاشكال النمطية.

### 2 سماح المسجد: شكله وارتفاعه

يبدو أنّ اختيار شكل السطح في المسجد الإباضي قد ترك أمره للبنائين وفقا لما جرت عليه أعرافهم في فنون البناء. وبالمقابل فإن ارتفاع السطح والمدى الذي يمكن أن يصل إليه ولا ينبغي له أن يتعداه قد كان مثار جدل بين علماء الإباضية. فقد ارتأى بعضهم اقتداء بالسنّة النبوبة ألا يكون بنيان

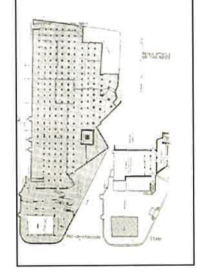
السطح متعاليا في حين رأى آخرون ألا تكون سطوح المساجد مفرطة في القصر لما في ذلك من مساس بهيبتها بوصفها أماكن مقدسة، وأجاز فريق ثالث تعالى أسطح المساجد (الثميني، ص 242). وقد تولد عن هذا الجدل تنوع كبير في أسطح المساجد بحيث تعددت أشكالها وارتفاعاتها من منطقة الى أخرى بل داخل المنطقة الواحدة من عصر إلى آخر (Benkari, 2004,) .(Chapt. 7

### 3- الصّحن او الصّرح / الصرحة والرّحية:

يعرف صحن المسجد في كتب الفقه الاسلامي بتسميات عديدة على غرار الصحن والصرح والصرحة والرحية، واستتباعا لحركة التبادل المكثف بين إباضية المشرق وإباضية المغرب وما يلحق بها من تواصل ثقافي واقتراض لغوى أصبحت هذه المصطلحات رائجة في المصادر الفقهية الخاصة بكلا المجالين المشرقي والمغربي.

من جهة أخرى يبدو موقف العلماء من الوضع القانوني للصحن موحّدا، فصحن المسجد جزء من المسجد وبالتالي فإنه بنفس مقامه قيمة واعتبارا (المصنّف، المجلّد 5، الباب 20، -258 2). والملاحظ أنّ كتب الفقه الإباضي لم تتطرق البتة إلى شكل الصحن ولا إلى مساحته ولاحتى إلى موقعه من المسجد ككل، ويتفرد أبو بكر أحمد بإجازة بناء الصرحة (نفسه، الجزء 19، الباب 9، ص 47)، وبتعين علينا في هذا المقام أن نؤكد على أنه علاوة على الشكل المستطيل للصحن والفضاءات المعدة للصلاة، وهو اكثر الاشكال انتشارا في وادى مزاب (الجزائر) بالإمكان ملاحظة أشكال عديدة أخرى من غير المستبعد أن يكون تعددها وتنوعها صدى لتلك الحربة التي سمحت بها النصوص في اختيار شكل الصحن (اللوحة1).

- شكل ٥١ أ : تطور فضاء بيت صلاة جامع غرداية (محدث من طرف الباحثة)



- شكل 01 ب: جامع بونورة حسب الرفع الهندسي لأيف بونيت 1961 -(Bonete, 1961)

الصومعة والمنارة مكونان إنشائيان في عمارة المساجد مختلفان في مدلولهما اللغوي كما في وظائفهما، إذ من الممكن أن يوجدا معا في فضاء المسجد مثلما يمكن أو يوجد أحدهما دون الآخر.

وقد حدّد فقهاء الإباضية بدقة متناهية حدّ هذا وذاك. فالثميني مثلا يميّز بين الصومعة وهي محلّ رفع الأذان، والمنارة، وهي حسب ما يقول مكون إنشائي أخر ملحق بالمسجد تتمثل وظيفته في مراقبة محيط المسجد وتأمين التواصل مع بقية مساجد المدينة أو المنطقة الأخرى.

(الثميني، 265). أمّا أبو بكر أحمد فيري أنّ المنارة ليست مكوّنا إنشائيا من مكونات المسجد (المصنّف، الجزء 19، الباب 8 ص 41). لا نعثر في المصادر على أية إشارة إلى شكل المئذنة ولا إلى ارتفاعها أو مواد بنائها. ويشير الثميني إلى أنه في صورة تشييد الجدار حتى لا يستدبر

صومعة جديدة يتعين أن يكون موضع انتصاب هذه الصومعة الموضع المواجه لجدار القبلة أو حذو هذا

المؤذّن عند رفع الأذان هذا الاتجاه المقدّس باعتبار أنّ الأذان لا يصحّ إلا بصحة تمركز المؤذّن والموضع الذي يرفع منه الأذان (الثميني، ص 265).

ومهما يكن من أمر فإنّ المئذنة عند الإباضية سواء كانت صومعة أو منارة ليست جزءا من المكونات التي تمارس فها الشعائر داخل المسجد، وذلك لتمسكهم الشديد باتباع التقاليد التي درج علها المسلمون على عهد النبي في بناء المساجد. ومن المحتمل أن تكون وضعيّة المنارة/الصومعة مرتبطة في أذهانهم بغياب هذا المكوّن الإنشائي في المسجد النبوي، وهذا ما يفسر بدوره غياب هذا المكوّن الإنشائي من كل دُور العبادة تقربها في وادى ميزاب بالجزائر وقسم كبير من مساجد جزيرة جرية بتونس وعُمان.

## ح-المحراب:

المحراب تجويفة في مركز جدار القبلة تشير إلى اتجاه الكعبة (1993 Fehravari)، وهي بموقعها ذاك تتميز عمّا سواها من التجويفات الأخرى. ولم يكن المحراب في عهد الرسول معروفا بشكله المُقعّر الذي نعرفه له اليوم. من ثمة فإن علماء المسلمين لم يجمعوا على شكل موحّد لهذا العنصر المعماري، فقد سكتت المصادر الإباضية عن هذه المسألة

ولم تتطرق إلها البتة، بحيث لم يتمّ فيها تحديد شكل المحراب ولا حجمه ولا مواد بنائه. وبكتفي أبو بكر أحمد بالحديث عن ضرورة توجيه المسجد نحو مكّة (المصنّف، الجزء 5، الباب 36 ص 319-317)، وبالمقابل تحظى لديه مسألة زخرفة المحراب بحيّز واسع وتستأثر بجدل كبير سنجد خلاصته في الفقرة التي خصّصت للزخرفة. خ -مواد البناء والمفردات المعمارية:

ترك اختيار المواد المستعملة في بناء المسجد للأعراف الخاصة بكل منطقة (أبو العباس أحمد، القسمة وأصول الأراضين، ص. 188)، واكتفى الفقهاء بشأنها بشرط واحد: أن تكون هذه المواد والمصادر المتأتية منها من حلال، لا مسروقة ولا مُدنّسة (المصنّف، الجزء 19، ص.42-38). وبلحّ علماء الشريعة على توخى البساطة في البناء وبؤكدون على اختيار المواد المحلية قليلة الكُلفة، مرجعهم القياسي في ذلك، كدأبهم دائما، المسجد الذي ابتناه النبيّ محمّد بالمدينة، أبو المساجد كلّها، والمواد التي استعملها في تشييد أركانه (جذوع وسعف النخيل) (الثميني، ص -247

## د- تأثيث المسجد وإضاءته:

لا تُعدّ المفروشات وما إلها من عناصر تأثيث المسجد فضلا عن كل ما يستخدم في الصلاة، ملكا من أملاك المسجد بل ملكا من أملاك المؤمنين ومن ثمة فإنها لا تنتفع بالأموال المرصودة لبناء المسجد وصيانته بحيث يكون الإنفاق علها في الغالب من أموال ترصد خصيصا لهذا الغرض (المصنّف، الجزء 19، باب 8، ص 41).

## -1 القوانيس/المصابيع:

تحضُّ كل المصادر التي اطلعنا عليها على المحافظة على نظافة المساجد وعلى تعطيرها بالبخور وتجهيزها بالفوانيس حتى تكون مُضاءة بالكامل بما يتيح للمصلين استخدامها حتى ليلا

(الثميني، ص. 272) بل إنها تحض على الصور عليه. إضاءة المساجد طوال الليل أو على والملاحظ أنّ جمهور العلماء يميزون امتداد القسم الأكبر منه، بل و حتى في أحكامهم بين زخرفة جدار القبلة في غير أوقات استخدامه (نفسه، ص. 284)، بحيث يتعين تثبيت مصابيح في المواضع المناسبة بما يسهّل التوجّه الدقيق نحو القبلة عند أداء الصلاة وتلاوة القرآن، وييسر للمصلين التنقل بسهولة في الداخل دون الاضطرار إلى حمل المصابيح (نفسه، ص. -283 284)، ذلك أنّ هذه المصابيح، متى

تم إشعالها، لا يمكن نقلها من مكان

إلى آخر. كما لا يمكن نقلها إلى خارج

المسجد إذا اقتضى الأمر بإيقاد مصابيح

أخرى وذلك لما يمكن أن ينجر عن نقل

المصابيح من تناقص في الرؤمة ببعض

المواضع داخل المسجد. وقد يكون من

شأن ذلك إزعاج المصلين أو سببا في

اندلاع الحرائق (نفسه، ص.282-281).

تحريم الزخرفة والتزويق عموما في

كل البنايات وبالأخصّ في المساجد إذ

أنّ زبنتها كبيوت الله تكون بنظافتها

وتبجيلها، و بذكر الله فها وتعظيمه

بالغدو والآصال (نفسه، ص. 247)،

وبسرى تحريم الزخرفة على فضاءات

المسجد الداخلية سربانه على مكوناته

الخارجية. فقد حرّم الفقهاء كل زخرفة

في واجهات المساجد حتى وإن لم يتعد

الأمر الشرفات أو الشرّافات (نفسه

أما فيما يتعلق بزخرفة الفضاء

الداخلي فإنّ مصادرنا قد تطرقت إلى

-تزويق الجدران أو النقش علها

وتزبينها بالسجّاد متعدد الألوان،

-التزيين بالصور والجرار وغيرها من

-الكتابة على جدار القبلة وتعليق

الجزء 19، الباب 7، ص. 37).

ثلاثة جوانب بعينها هي:

الأواني الفخاربة،

(المصنّف، الجزء 19).

يلح علماء الإباضية على مبدأ

زخرفة المساجد:

وتزويقه والكتابة عليه وبين نظيرتها بغير جدار القبلة من جدران المسجد، حيث يتفق أغلبهم على مبدأ كون المسجد لا ينبغي له أن يحمل رسوما ولا نقوشا ولا نحتا ولا أن يكون مزوّقا بالصور أو بالجرار أو بغيرها من الأواني الفخارية أو الخزفية. كما لا يُجيزون استعمال الستائر فيه ولا السجّاد أو غير ذلك من الأقمشة ذات الألوان المختلفة. على أنّ عددا من العلماء قد أجاز تزبين المسجد حتى بالصور شربطة ألا تتضمن تلك الصّور رؤوسا. ومرجعهم في ذلك أحد أئمة المذهب من المغاربة، حيث يقول العلامة الكندى: «قال أبو محمد لا يجوز أن يكتب في قبلة المسجد شيء من الآي أو شيء من الموعظة، ولا تجعل التصاوير في المسجد. وإن كانت صورا ذاهبة الرأس فلا بأس بها في المساجد وجازت بها الصلاة» (المصنف، الجزء 19، باب 6،

وفي هذا التحريم البين لزخرفة جدار القبلة وتزبينه تبدو لنا المحاربب التي نشاهدها في دور العبادة بسلطنة عمان اليوم (Benkari، -2004، -474 481) في تعارض صريح مع هذه المبادئ. فقد تبيّن لنا من خلال المحاورات التي أجربناها مع علماء الإباضية الوهبيين (نسبة إلى عبد الله بن وهب الراسي احد تلامذة عبد الله بن اباض) أن موقف تحريم زخرفة المساجد وتزييها لا جدال فيه إلا أننا لم نجد لديهم تبريرا فقهيا واحدا يمكن أن يفسر الاستثناء الزخرفي في المحراب وجدار القبلة تحديدا دون بقية الفضاء (اللوحة 2).

# حريم المسجد وشروط بناء أماكن

تحدد مصنفات الفقه الإباضي حريم المسجد بأنّه الموضع المحيط به، و الذي لا يسمح فيه بالبناء ولا بغراسة

## الهوامش:

(1) أبو العباس أحمد(ت504/1110) مؤلف هذا الكتاب وهو تجل الشيع محمد بن يكر بن أبي عبد الله القرسطاني النقوسي وهو الذي أربحي نظام العزاية لدي إياضية وادى مزاب انظر ترجيته في كتاب التمياة 1993) ص ص 41 23, حول

Benkari ; N. : L'architecture des mosquées Ibadites au M'Zab, à Djerba er en Oman. Lecture des principes de conception et de construction. Thèse de Doctorat en Urbanisme et Amenagement du territoire, Préparée sous la Direction de Dr. N. Boumaza et soutenue à l'Institut d'Urbanisme de Grenoble en Juillet 2004. P. 65,

التكبيل فيما أخل به كتاب النبل لعبد العزب الثميني (ت1223/1808) وتتضمن الخصا دقيقاً لكتاب النساء

تتطاق مصنفات المدارس الفقهية الإسلامية الأخرى إلى محاور الاهتمام تسميها بحكم أن المعين الذي تنهل منه هذه المصنفات معين مشارك: القدان والسنة الدكتور فرحات الجعييري (تونس) السيخ زاهر ألبنائي (عـان) بكر أوعوشت ( عرداية الجزائر)

رواه البخاري (1/128) رقم (328). العلامة أبو بكر أحمد بن عبد الله بن موسى الكندي السمدي النزوي الجزء 19 1974م وزارة التراث القومي والثقافة (3) حديث حسن رواه ابن ماجة والدار قطني وغيرهما مستدا. درواه مالك

### الخلاصة

لقد بيّنت دراسة مدوّنة النصوص الفقهية المتعلقة بباب بناء المساجد أنّ كتب الفقه، وفقه القضاء عند الإباضية بما فها المصنفات المُفردة و المنسوبة إلى مؤلفين بعيهم، أنها في الواقع عمل أجيال متعاقبة من العلماء. فهذه النصوص هي تجميع لمختلف الآراء الشرعية في شتى المواضيع التي تطرق العلماء إلها.

فالكتاب الذي تعرض إليه هذا المقال، وهو مصنّف أبي بكر أحمد، قد نسخ بناء على نصوص سابقة له. والواقع أن هذه الخاصية ليست خاصية تتفرد بها المدرسة الفقهية الإباضية، ذلك أنّ الظاهرة نفسها موجودة في المذاهب السنّية الأخرى (2011،Ben-Hamouche). إلا أنّ هذا لا يعني انتفاء الاختلاف في الأراء داخل التشريع الإباضي بل و المواقف المتعارضة، لا سيما في تلك الأقوال حول الارتفاع المطلوب لسطح المسجد وتعدد دُور العبادة ومصادر الإنفاق على الله على مسألة الزخرفة. و ما يمكن قوله بأنّ الفقه الإباضي، رغم طابعه المحافظ، لا يتواني في امتطاء آليات التطوّر والاختيار الحرّ، وذلك من خلال التأقلم المستمرّ مع التحولات التي تشهدها حياة الطائفة.

لقد سبق منا القول بأنّ دراستنا هذه لم تكن مستفيضة، وأنّ استخلاصاتها تبقى بالتالي غير نهائية. فحبذا لو شملت الدراسة، عددا أكبر من مصادر الفقه الإباضي حتى نقفٌ على الكيفية التي بني كل فريق وجهة نظره الفقهية وعدّلها بحسب ظروف الواقع الجهوي والتاريخي والاجتماعي والسياسي الخاص به دونما أدنى تنكّر للمبادئ الأساسية التي تؤمّن وحدة الجماعات الإباضية التي ما تزال تعيش بيننا اليوم (Wilkinson 1980,.394-305).

أبوبكر أحمد بن عبد الله بن موسى الكندي السمدي الغزوي الَّقَ 12 م): المصنف، وزارة القراث القومي و الثقافة. 1984

أبو العباس أحمد بن محمد ابن بكر الفرسطاني النفوسي (أوانل التي 12): القسمة و أصول الأراضين، تحقيق ناصر محمد صالح و أخرون (تقديم و تعليق). 1997. غرداية. جمعية القرائ

الحريري، محمد بن حسين، 1990: أحكام المساحد في الاسلام،

المرسوي، محمد مهدي: 1956: كتاب تحفة الساجد في أحكام التاجدمطبعة المعارف للنشر، بغداد

الم المحمد الثميني، 1944.مطبعة العرب، تونس

مان بن عمر، 1967/ الطبعة العربينة لدار الفكر، الطبعة

ركتني محمد بن عبد الله: إعلام الساجد بأحكام المساجد نديم و تعليق: المراغي أبو الوفاء مصطفى، 1964. نشر المجلس على الشرون الإسلامية. القاهرة

بلد إله إبروس: الكتابات في المساجد العمانية القديمة. 1994 وزارة التراث القومي و الثقافة، سلطنة عمان،

القاعدة لم تحل دون وجود استثناءات مسجد، فالاستثناء الأول الذي يجد قبولا واسعا مخالفة صريحة لهذه الموانع، لدى جمهور العلماء يتمثل في ضرورة ذلك بناء مسجد للمصلين الذين يكون بهم عجز صريح عن الوصول إلى المسجد المسجد يعد القائم بالحارة التي يقطنون فها مسجدا ضرارا. وقد حدّد علماء (المصنف، الجزء 19، الباب 7، ص. 37). أما الاستثناء الثاني فقد اختص به الإباضية معنى السُّكان الذين تكون محلاّت سُكناهم المسجد الضرار کما یلی: «و بعيدة جدا عن المسجد الرئيسي، و ذلك بشرط ألّا تكون هناك نية مسبقة قيل إن مسجد لإلحاق ضرر بالمسجد الأصلى (نفسه، الضرار إذا كانا ص. 38). ورغم هذه الموانع و هذه متقابلين أو إذا عمر هذا خرب الشروط، لاحظنا ميدانيا، مساجد هذا» (المصنف شديدة القرب من بعضها البعض، و لا الجزء ،19 سيما في مدينة منح في عُمان (Benkari، الباب 7 ص 37). 2004، الفصل 9). وقد أشار أبو بكر أحمد إلى هذه الحالة في مصنّفه في في حين يرى بعض العلماء الآخرين أنّ قوله: «و قد يوجد في تجاور المساجد حسن النية يمكن أن يجعل بناء مساجد في القرى ولم نعلم من المسلمين إنكارا لذلك فقد عمر يحيى و أخوه ابنا

القاسم بن زكربا المسجد الذي قرب

الوادي ثم بنوا مسجد الجناة ثم بنوا

مسجد العين و كله في موضع واحد»

(المصنّف، الجزء 19، الباب7 ، ص.

37) وقد سار على منواله من جاء بعده

من الفقهاء حيث اختصروا ملاحظته

وخلاصة الأمر أنّ تلك الاستثناءات

الفقهية بعد أن أصبحت قائمة في

الواقع قد دفعت بالعلماء اعتباره دليلا

عمليا على قبول أسلافهم من الفقهاء

بمثل هذا النوع من الحالات وهو

ما أصبح حجّة على إمكانية القبول

بأشباهها ونظائرها في أزمانهم. وهذا

ما يعكس في تقديرنا ملمحا من ملامح

أليات التأثير المتبادل التي حصلت

فيما يبدو بين أعراف البناء التي دأبت

الطائفة على العمل بها والنصوص

الفقهية التي حُبّرت بغرض تنظيم

هذه الأعراف وتأطيرها بحسب المبادئ

الإباضية والسنّة النبوية في أن، إلا

أنّ هذا الاستنتاج يبقى مجرد فرضية

بحاجة إلى الإثبات في ظل أبحاث

ودراسات أكثر استفاضة.

المذكورة وعملوا بها.

جديدة أمرا مقبولا حتى متى كان من الممكن أن يلحق بناؤها ضررا بمساجد أقدم بناءً منها، مبررين موقفهم هذا بالرأى القائل بأنّ العمل الصالح أهمّ من مخاطر الضّرار (نفسه، ص 37). وسعيا منهم إلى تجنيب الطائفة مخاطر الفرقة استتباعا لبناء مساجد شديدة القرب من بعضها البعض فكّر فقهاء الإباضية في المسافة الدنيا التي يتعين تركها حول المسجد حتى يتسنى بناء مسجد جديد: فقد «قال أبو معاوية: يفسح في المساجد بحيث إذا سمع الرجل أذان المؤذن ثم أراد البول و توضّاً ثم ذهب الى المسجد فلم يدرك معهم الصلاة فهنالك يجوز لهم أن يبنوا مسجدا فاذا أراد أحد أن يبنى دون هذا فللسلطان منعه...» (المصدر نفسه، ص. 37).

و لتجنّب مثل هذه الإشكاليات وضع بعض العلماء شرطا أخر، مفاده ألا يرى مسجد من مسجد آخر (نفسه، ص. 37) (الثميني، ص. 316). فكل مسجد لا يحترم هذه المسافة ينبغي أن يُحال دون بنائه.

ومهما يكن من أمر فإنّ هذه



- شكل02: عينة من المحاريب المنقوشة في المساجد القديمة -نامد ہة

الأشجار أو تخزين أغراض ضارة أو غير طاهرة. و يضاف إلى ذلك تحريم بناء دورات مياه على مقربة من المسجد (المصنف، الجزء 12، ص 182). ويزيد أبو بكر أحمد إلى قائمة المحرمات بناء أفران يمكن أن يتسبب دخانها في إزعاج الجوار مستدلا على ذلك بقاعدة لا ضرر ولا ضرار الواردة في الحديث

و يجب التنوبه هنا إلى أن هذا الحديث قد صار من المبادئ الأساسية في إدارة الحياة الجماعية في الإسلام ذُلك أن جميع الفقهاء المسلمين من كل المدارس الفقهية قد أخذوه بعين الاعتبار في كل ما يتصل بالفقه الخاص بالمدينة الإسلامية و القوانين المنظمة لإشكاليات الجوار فها (Hakim، .(2010, Ben-Hamouche) (2008

وقد اتفقت الأغلبية العظمي من علماء الإباضية على تحريم بناء مساجد جديدة شديدة الاقتراب من مساجد قائمة قبلها لتجنيها مخاطر هجر المصلين لها ومن ثمة الحطّ من قيمتها (المُصنّف، الجزء 19، الباب 7، ص.38-37، الثميني، ص. 317). و هو ما يتفق عليه باقي علماء السنة (الحريري، 1990، ص.17).

وفي الحالة التي يتمّ فها بناء

العمول، فيعي، 1991 (ترجمة): درر الحكام: ثرح مجلة الأحكام. المحمة لكتاب حيدر على، 1875. الكتب العلمية، بيروت

الشيخ محمد بن يوسف أطفيش (الق 19): كتاب مختصر المعارة، تعليق باكلي بن عمر، نسخة بالخط المغربي

النميني عبد العزيز (الق. 18): التكميل بما أخل به كتلب النيل.

نعين عبد العزيز: النيل و شرح الليل تقديم و تعليق بكالي عبد

المرابط، رباض: جوامع و مساجد جرية في العصرين العقصي والمرادي، دراسة الربة وتاريخية، 1996، رسالة دكلوراة في النارخ. كلية العدوم الإنسانية و الإجتماعية، قسم النارخ: جامعة تونس.

BEN-HAMOUCHE, Mustapha, 2010, «Urban regulation in Islamic law through an Ottoman in anuscript», Journal of Islam ic Law and Culture, Vol. 12, No. 3, pp. 284-307.

BENKARI, Naima, L'architecture des mosquées Ibadites au M'Zab, à Djerba et en Oman, Lecture des principes de conception et de construction. Thèse de Doctorat en Urbanisme et Aménagement du territoire, Préparée sous la Direction de Dr. N. Boumaza et soutenue à l'Institut d'Urbanisme

BERQUE, Jaques, 1995, Le Coran, un essai de traduction, Paris, Albin Michel Editions, p. 376

BONETE, Yves, « Notes sur l'architecture religieuse au M'Zab », Cahiers des arts et techniques de l'A frique du Nord, N=6, 1961

CUPERLY, Pierre, - 1981-1982, « Un document ancien sur l'Urbanisme au M'Zab », Revue de l'Institut

- 1987, « La cité Ibadite : Urbanisme et vie sociale du XIe siècle, D'après un document inédit : LE Kitâb Al Qisma et le Kitâb Usûl Al Aradîne d'Abû'L-'Abbâs Ahmad », Awal, Cahiers d'Etudes Berbères, 3, pp. 89-114.

- 1988, « La cité Ibadite : Urbanisme et vie sociale du XIe siècle. D'après un document inédit : LE Kitâb Al Qisma et le Kitâb Usûl Al Aradîne d'Abû'L-'Abbâs Ahmad (suite) », Awal, Cahiers d'Etudes Berbères, pp. 7-14.

DONNADIEU (C. et P) & DIDILLON (H. et J. M.), 1977, Habiter le désert, les maisons mozabites recherches sur un type d'architecture traditionnelle présaharienne, Bruxelles, Pierre Mardaga Editions, A rehitecture + Recherches, 254 p.

FEHERVARI, Géza, 1993, « Mihrâb », Encyclopédie de l'Islam, Paris, Nouvelle Edition, Maisonneuve etLarose.Leiden, Brill, Vol. VII, pp. 7-15.

HAKIM S. Basim, 2008, Arabic-Islamic Cities: Building and planning principles, Emergent City Press,

HILLENBRAND, Robert, 1991, «Masdjid», Encyclopédie de l'Islam, Paris, Brill, Leiden et Maisonneuve et Larose Editions, pp. 664-676 MERCIER, Marcel, 1922, La civilisation urbaine au M'Zab, Etude de Sociologie Africaine, Alger, 269

-1927, Etude sur le Waqf Ibâdite et ses applications au M'Zab, Paris, Carbonel Ed., 191 p. RAVEREAU, André, 1981, Le M'Zab, une leçon d'architecture, Paris, Sindbad Editions, 282 p.

SCHAKHT, Joseph, 1954, « Sur la diffusion des formes d'architecture religieuse musulmane à travers le Sahara », Travaux de l'Institut de Recherches Sahariennes, Tome XI.

-1957, « Notes Mozabites », Al Andalus, Vol. XXII, fasc. 1.

WILKINSON, John, 1980, « Changement et continuité en Oman », La péninsule Arabique, Editions CNRS, M. BONNENFANT P., pp. 394-395